D
INSTIT ruT

DIDeror

LES CARNETS DE LINSTITUT DIDEROT

Nature et liberte
en 2050 .

comment Uirruption du vivant
chamboule la pensee libérale

Gaspard KOENIG

INSTITUT DIDEROT // www.institutdiderot.fr / @InstitutDiderot




Depuis sa création, I'Institut Diderot s’est imposé comme
un espace de réflexion indépendant, libre et exigeant,
ouvert aux grands défis contemporains.

Il réunit des penseurs, des scientifiques, des économistes,
des philosophes et des experts de la société civile pour décrypter,
avec exigence intellectuelle et ouverture d'esprit,
les grandes mutations de notre époque.

L'Institut Diderot se voulant a la fois un espace de dialogue
et un diffuseur d'idées, accessible a tous, nous avons le plaisir
de vous offrir ce carnet, prolongement naturel des idées échangées
lors de cette conférence.

Vous en souhaitant bonne lecture,

Hélene Béjui-Hugues,
Président de I'Institut Diderot

INSTITUT DIDEROT,
PARTAGEONS NOS IDEES POUR UN AVENIR ECLAIRE !



LES CARNETS DE LINSTITUT DIDEROT

Nature et liberte
en 2050 -

comment Uirruption du vivant
chamboule la pensee libérale

Gaspard KOENIG

RETRANSCRIPTION DES DEBATS DE NOVEMBRE 2024



Sommaire

Avant-propos p.9

André Comte-Sponville

Nature et liberté en 2050 :

comment l'irruption du vivant chamboule

la pensée libérale p.15
| - Fonction métaphysique de I'humus p.18
Il - La destruction des sols et I'effondrement du vivant p. 22
Il - Ce que la pensée écologique fait au libéralisme p. 25
IV - Quelles options? p. 30
Questions de la salle p. 41

Les publications de I'Institut Diderot p. 59

LES CARNETS DE LINSTITUT DIDEROT



Avant-propos

Cétait le 5 novembre 2024 : nous terminions, avec
Gaspard Koenig, le cycle entamé un an plus tot, sur le
theme « 2050 ». Il s'agissait donc, en principe, de pros-
pective 2 moyen terme. Mais on verra, dans les pages qui
suivent, que notre intervenant, sans sinterdire cette ap-
proche, est allé bien au-deld. A juste titre : sagissant de la
nature et de la liberté, on ne saurait omettre les exigences
du tres long terme, pas plus dailleurs qu’escamoter les
contraintes ou menaces les plus urgentes.

Chacun connait Gaspard Koenig, philosophe, essayiste
et écrivain talentueux, d'inspiration libérale, qui créa le
think tank « Génération libre » et se frotta, un temps, au
plus concret de la vie politique (il ne renonca a étre can-
didat a I'élection présidentielle de 2022 que faute d’obte-
nir les 500 parrainages requis). Il est lauteur de plusieurs
essais et romans a succes, dont Voyage d’un philosophe
aux pays des libertés (LObservatoire, 2018), Humus
(LObservatoire, 2023), passionnant roman pour lequel
il remporta les prix Interallié et Giono, et tout récem-

ment Agrophilosophie (LObservatoire, 2024). Dans ce



10

dernier livre, il se propose de « réunir les deux sens du
mot culture : culture du sol et culture humaine, agricul-
ture et Kultur (civilisation) ». Il nous a semblé qu’il était
I'homme qu’il fallait pour nous aider a réfléchir a une
question décisive : comment concilier la préservation de
la nature et celle de nos libertés, donc aussi le libéralisme
et écologie ?

Merci a lui d’avoir accepté notre invitation, et surtout
d’avoir si bien assumé la gravité du probléme. La ques-
tion écologique, note-t-il d’entrée de jeu, est «le sujet
majeur de notre époque, voire des dix millions d’années
qui viennent ». Et la liberté, pour lui comme pour nous,
demeure une valeur essentielle. Reste a les concilier, ce
qui ne va pas de soi. Car « ces deux pensées, libéralisme
et écologie, sont en conflit : I'exercice de la liberté hu-
maine, tel qu’il s'est étendu depuis cinquante ans, semble
en train de ruiner la liberté elle-méme, parce qu’il met
en péril la possibilité d’exister sur Terre ». Clest scier la
branche sur laquelle nous sommes assis : car la nature
peut se passer de nous, sans aucune difficulté, mais point
nous, de la nature. De 1 une « tension trés forte entre
libéralisme et écologie », qui n'est pas neuve mais qui
débouche aujourd’hui sur une question redoutable :
« Faut-il alors préférer une dictature verte a un libéra-
lisme écocidaire ? »

Tout l'effort de Gaspard Koenig tend a refuser cette
alternative, donc a chercher une autre solution. Il évoque
d’abord I'importance des enjeux, aussi bien écologiques
(préserver I'habitabilité de notre planéte) que métaphy-



siques (donner un sens a la vie et a la mort, pas moins),
et 'ampleur des dégits : la destruction des sols, I'effon-
drement de la biodiversité (le fait, par exemple, que
«73 % des populations d’animaux sauvages vertébrés
ont disparu en cinquante ans ») et le déréglement clima-
tique montrent assez que nous sommes collectivement
engagés dans une impasse mortifere. Eco-anxiété ? « Le
mot est faible », note Gaspard Koenig, qui prone plutét,
comme Tocqueville, « une crainte salutaire ».

Cela débouche sur une écologie non pas culpabilisa-
trice ou punitive, comme Cest souvent le cas, mais au
contraire hédoniste : il s'agit de jouir de la nature, mais
donc aussi de la préserver, ce qui suppose une remise en
cause au moins partielle du droit de propriété, lequel ne
saurait étre absolu, mais pas forcément du capitalisme,
qu’il ne faut pas « jeter avec 'eau du bain » ni confondre
avec 'obsession de la croissance.

Quant aux solutions possibles, notre conférencier en
récuse d’abord trois, qu’il juge illusoires (le technosolu-
tionnisme, la planification, le réensauvagement ou deep
ecology), avant d’en venir a celle qu’il promeut, a la suite
d’Flisée Reclus : une écologie humaniste et rationnelle,
fondée sur « I'agroécologie », éclairée par le progres scien-
tifique (qu’on ne confondra pas avec le regne aveugle des
technosciences) et structurée par une démocratie beau-
coup plus décentralisée que celles que nous connaissons
(donc organisée autour des « biorégions » plus que des
Etats). Cela change heureusement des idolatres de la na-
ture ou de « Gaia », la prétendue déesse Terre ou Mere.



12

La nature n'est pas Dieu : elle ne se soucie pas de nous.
Cest bien pourquoi nous devons nous soucier d’elle.

Gaspard Koenig, pour conclure, se dit optimiste a trés
long terme (quoiqu’il n’ignore pas « lexplosion finale »
qui attend notre soleil, dans quelque 4 milliards d’an-
nées, a laquelle ’humanité a peu de chances de survivre),
inquiet & court ou moyen terme, comme la plupart
d’entre nous, tout en reconnaissant, notamment dans le
débat qui suivit son exposé, qu’il ne sait pas « comment
opérer politiquement » pour permettre, dans les années
ou décennies qui viennent, cette « transformation agroé-
cologique » qu’il appelle de ses voeux.

Que ceux qui ont une stratégie crédible lui jettent la
premiére pierre. Les autres, dont je suis, se contenteront
d’admirer la clarté de sa pensée, la puissance de son mes-
sage, et de chercher, avec lui et d’autres, le chemin poli-
tique dont il montre si lucidement I'urgente nécessité et
Pactuelle inexistence.

André Comte-Sponville
Directeur général de I'Institut Diderot



Nature et liberté en 2050 :

comment |'irruption du vivant
chamboule la pensée libérale

Pendant une dizaine d’années, j’ai tenté, par différents
moyens, de promouvoir la pensée libérale classique — la
grande pensée libérale, pas cet horrible néo-libéralisme
marchand que nous connaissons. Puis je suis entré dans
la question écologique, que je regardais d’un ceil un peu
distrait jusque-la. Et quand on commence a entrer dans
cette matiére, on ne peut que considérer que C’est le sujet
majeur de 'humanité, de notre époque, voire des dix
millions d’années qui viennent — nous sommes en train
de vivre la sixiéme extinction de masse du vivant et, si
nous continuons a ce rythme, il faudrait environ cing
millions d’années pour restaurer la biodiversité a son
niveau d’avant 'anthropocene.

Or ces deux pensées, libéralisme et écologie, sont en
conflit : Pexercice de la liberté humaine, tel quil s'est
étendu depuis cinquante ans, semble en train de ruiner



16

la liberté elle-méme, parce qu’il met en péril la possibilité
d’exister sur Terre. La nature, elle, existera sans la liberté
humaine. Le vivant se reprendra et cinq a dix millions
d’années ne sont pas grand-chose a I'échelle de la pla-
néte et de la vie; en revanche, la liberté, elle, ne peut pas
exister sans la nature. Faut-il alors préférer une dictature
verte a un libéralisme écocidaire ?

Cette tension tres forte entre libéralisme et écologie n'est
pas nouvelle. Historiquement, les libéraux ont tendance
a se méfier de I'écologie, parce qu'elle aboutirait & des
sociétés closes, holistes, trés normatives. Karl Popper,
qui était assez ouvert sur ces sujets aprés-guerre, a fini
par une détestation radicale des Griinen dans les années
1980. En France, Luc Ferry mene lui aussi la guerre a
Iécologie au nom de 'humanisme. Il y a, politiquement
et philosophiquement, une tres forte hostilité du libéra-
lisme classique vis-a-vis de la pensée écologique, qu'elle
soupgonne d’un irrationalisme heideggérien.

On peut cependant noter que les premiers libéraux
étaient trés sensibles & la question de la nature. Dés
le milieu du XIXe siecle, John Stuart Mill expliquait,
contre Jean-Baptiste Say, qu'on ne peut pas avoir de
croissance infinie sur des ressources finies — ce qui est un
raisonnement bien connu depuis le rapport Meadows.
Pour cette raison, John Stuart Mill appelle & une sorte
de stationary state, idée qui revient a la mode chez les
économistes américains aujourd’hui, cest-a-dire & un
état d’a-croissance, ni croissant ni décroissant. Un état

d’équilibre. Autre philosophe libéral, Tocqueville est



aussi, ce qu'on sait moins, un auteur presque lamartinien
dans son rapport a la nature. Dans un petit texte publié
a titre posthume, réédité sous le titre Quinze jours au
désert, Tocqueville raconte une excursion a cheval dans
les foréts du Michigan 4 la fin de son voyage aux Erats-
Unis. Il contemple cette forét primaire, les troncs morts
au sol qui se dégradent lentement, il entend le chant
des oiseaux, admire les cours d’eau et, dans un passage
trés nostalgique, regrette le fait que tout cela soit amené
a disparaitre. La modernité, que par ailleurs il appelle
de ses voeux, détruira ces foréts primaires ainsi que les
peuples indigenes qu'elles abritent, alors qu’il est aussi
trés touché par la maniere dont les communautés pre-
micéres qu'il rencontre la-bas vivent sur un pied d’égalité.
C’est comme si, a la naissance du libéralisme, il y avait
une sorte de regret, un regret par anticipation de tout ce
qu'on allait détruire.

Se pose alors une question, comme I'écrit Serge Audier
dans La Société écologique et ses ennemis. Peut-on ima-
giner une société ouverte écologique, au sens poppérien,
ol les gens soient libres de décider de leur vie, de faire
leurs propres choix, et qui soit néanmoins respectueuse
des écosystemes, au sens ol elle ne mettrait pas en danger
la pérennité de notre espece ?



18

|. FONCTION METAPHYSIQUE DE L'HUMUS

Pour avancer quelques pistes de réponse, jaimerais
reprendre la question 4 partir du sol sur lequel nous mar-
chons — notre humus. Nos systémes législatifs sont faits
pour des sociétés abstraites, ou les individus se croisent
les uns les autres dans un monde virtuel et ot suivant
nos convictions, on rajoute ensuite plus de redistribu-
tion, plus de liberté, plus de ceci, plus de cela, mais
enfin toujours dans une bulle entre hommes. Aucun des
grands contrats sociaux qui fondent nos sociétés actuelles
ne prend en compte I'environnement sur lequel ces rela-
tions se développent. C'est pourquoi je propose de repar-
tir du sol, dont j’ai entrapercu les mysteres et les secrets
en me documentant pour Humus, mon dernier roman.

Avant toute considération agronomique, jaimerais dire a
quel point '’humus sur lequel nous marchons a une fonc-
tion métaphysique. Cette bande de quarante centimetres
qui fourmille de vie — rendez-vous compte qu'un sol
vivant contient trois tonnes de vers de terre 4 ’hectare ! —,
ce sol dont on ne connait qu'1 % des especes qui y vivent,
alors que nous connaissons si bien le cosmos et I'espace,
joue un role fondamental : transformer la mort en vie.
Clest ce qu'il fait depuis des centaines de millions d’an-
nées. 1l assimile les cadavres, essentiellement les cadavres
de plantes. Les bactéries, les champignons et les lombrics
cassent les molécules complexes qui forment les corps
carbonés et les dispersent en petits éléments biogeénes,
nutritifs. Ces aliments seront ensuite assimilés par les
plantes, qui nourriront elles-mémes les herbivores, qui



nourriront, enfin, les carnivores. Sans cesse, le sol décom-
pose le mort et recompose le vif. S’il n’y avait pas de sol,
les cadavres s'entasseraient et, au bout de quelques géné-
rations, le ciel serait bouché par la mort. Car un cadavre
n'a aucune raison de se putréfier par lui-méme. Lancé
dans l'espace, il resterait intact. Une foule d’animalcules
viennent le décomposer et permettent a d’autres vivants
d’émerger. Cet humus donne ainsi sa temporalité a la vie
sur terre. Sur une roche-meére, nue, il faut attendre mille
ans pour que se constituent naturellement une couche
d’humus et une forét primaire. Dans un délai plus court,
Cest I'incessante formation de 'humus qui nous oblige
a ravaler les facades des immeubles. En effet, la noirceur
sur la pierre n'est pas due a la pollution mais 4 la pédo-
genese : I'agglomération de petites particules commence
a constituer un sol. Une ville, quintessence de la civi-
lisation humaine, est un effort colossal pour essayer de
gommer le sol, qui détruit, efface et recycle. Nous ten-
tons de créer des choses immarcescibles, des monuments
et des rues qui soient la pour toujours ou, du moins,
pour plusieurs générations, mais on voit bien que, des
que 'on cesse de les entretenir ne serait-ce que pendant
quelques mois, le sol revient a toute vitesse, les canalisa-
tions se rompent, les racines cassent le bitume, les plantes
rudérales poussent dans les fissures. Constamment le sol
pousse et constamment nous essayons de le retenir.

Charles Darwin, dont le dernier livre s'intitule La Forma-
tion de la terre végétale par l'action des vers de terre, est
'un des premiers a 'avoir compris. La fin de son ouvrage
est éloquente : « La charrue est une des plus anciennes et



20

des plus utiles inventions de ’homme; mais bien avant
quelle existe, la terre était en fait réguli¢rement labou-
rée et continue toujours de I'étre par les vers de terre.
On peut douter que beaucoup d’autres animaux aient
joué un role aussi important dans Thistoire. » Darwin
montre, par exemple, que si les ruines sont sous terre,
Cest en raison du travail des lombrics. Elles ne se sont
pas enfoncées magiquement d’elles-mémes : Cest le sol
qui est remonté, sous I'action de millions de millions de
lombrics.

Ce sol-1a, nous I'avons toujours méprisé. Il est bien dif-
ficile d’en trouver une trace dans lhistoire de la philoso-
phie. Selon mes modestes recherches, que j'expose dans
Agrophilosophie, Elisée Reclus est le premier philosophe
qui parle de ’humus, a la fin du XIX siecle, une dizaine
d’années avant les vers de terre de Darwin et au moment
ol se constitue par ailleurs la pédologie, la science du sol.
Dans le Théététe, Platon fait raconter a Socrate Ihistoire
de Thales, qui marche en regardant le ciel et tombe dans
un puits, sattirant les quolibets d’une servante thrace.
Elle lui dit de regarder ot il met les pieds au lieu de
regarder toujours au-dessus de sa téte. Jusqu'a Darwin et
Reclus, personne n’a suivi le conseil de la servante thrace.
Tout le monde a regardé le ciel, nous avons investi depuis
2500 ans des ressources absolument considérables pour
quelque chose qui, jusqua preuve du contraire, est
dépourvu de vie. Nous avons voulu comprendre le cos-
mos et déchiffrer les trous noirs ; nous sommes allés
sur la Lune et avons construit d’immenses télescopes ;
et nous sommes incapables d’expliquer comment fonc-



tionne le sol sur lequel on marche. Nous avons pris un
grand retard qui explique qu'aujourd’hui on connaisse si
mal cet humus.

Lhumus donne aussi, en tout cas a titre personnel, un
sens a la vie, a la mort. Langoisse existentielle décrite
par Sartre dans la Nausée nait de la contemplation d’une
racine de marronnier, dans un jardin public. Le narra-
teur regarde cette racine, la trouve noueuse, inerte, sans
nom, compacte, une sorte de chose brute, sans signifi-
cation. Devant cette absence totale de signification, il
éprouve I'angoisse, I'angoisse du néant, qui guide tout
lexistentialisme, C’est-a-dire toute la philosophie apres
Dieu. Mais si I'on regarde cette racine comme un objet
agronomique, si on la lie 2 '’humus, si on comprend
quelle est la pour pomper les sucs et 'eau de la Terre
afin d’en nourrir 'arbre, tout a coup, on se sent mieux...
On ne trouve plus la racine absurde et sans signification,
on trouve, au contraire, quelle est de plain-pied dans le
processus rassurant de la vie. Et pour quelqu’un qui n’est
pas croyant, I'idée quimmédiatement apres la mort, les
particules de notre corps vont aller alimenter la vie est
réconfortante. C’est de 12 que vient une tendance aux
Etats-Unis, qui commence a étre discutée en France,
méme si la loi I'interdit encore : ’humusation des corps.
Décomposer la dépouille dans de la matiére organique,
soit & méme le sol, soit dans des caissons hermétiques,
pour produire une sorte de terreau humain sur lequel
pourra pousser un arbre mémoriel, par exemple.

2



22

[I. LA DESTRUCTION DES SOLS ET L'EFFONDREMENT
DU VIVANT

Un sol vivant, riche en biomasse, est naturellement fer-
tile. Pas besoin d’engrais. Or nos sols, qui constituent
notre humanité — ce nest pas un hasard si, étymologi-
quement, « homme » vient d’humus et si, dans toutes
les religions, la femme et '’homme sont créés depuis la
glaise et y retournent —, cet humus, donc, qui nous est
si essentiel, nous nen prenons pas soin. C’est une faute
qui va bien au-dela d’une erreur agronomique, c’est une
faute métaphysique et une faute politique. Roosevelt, a
I'époque du Dust Bowl, cet énorme nuage de poussicre
di aux labours trop intensifs qui avait complétement
ruiné les cultures, disait : A nation that destroys its soil
destroys itself. Une nation qui détruit son sol se détruit
elle-méme. Parce que détruire ’humus, cest étre, au sens
étymologique, inhumain. Clest pourtant ce que nous
faisons, puisqu’on estime qu'en Europe 60 % des sols
sont dégradés. Il reste souvent possible de reconstituer en
quelques années ou dizaines d’années le sol, mais passé
un certain seuil critique, vous atteignez la roche-mére, et
14 Cest fini, il faut attendre mille ans.

Il n'y a pas de miracle. Les rendements commencent a
baisser depuis le milieu des années 90. On traite la terre
comme une simple étagere sur laquelle on verse des
intrants, on récupere des plantes, jusqu’a ce que, quand
le sol est mort, cela ne marche plus. Cest tres grave et on
n'en parle pas. Le débat politique est aujourd’hui, litté-
ralement, hors sol.



La destruction des sols est a la fois la cause et I'effet de
Ieffondrement de la biodiversité sur Terre. Le dernier
rapport de la WWF énonce que 73 % des populations
d’animaux sauvages vertébrés ont disparu en cinquante
ans '. Les trois quarts! Vous imaginez le déséquilibre et
la perturbation créés quand trois quarts de la vie ont été
détruits par 'Thomme. Ont disparu, en Europe, 25 % des
oiseaux *et entre 70 et 80 % des populations d’insectes °.
Nous éliminons la vie des airs, des sols, sans voir que der-
riere la question du carbone et de I'énergie, sur laquelle
se concentre le peu de débat public, il y a la question
encore plus fondamentale du vivant. D’ailleurs, I'effon-
drement de la biodiversité, tout en lui étant lié, n’est pas
directement corrélé au réchauffement climatique. Les
deux premicéres causes d’effondrement de la biodiver-
sité, d’aprés 'IPBES *, qui est en quelque sorte le GIEC
de la biodiversité, sont la destruction des habitats, la
surexploitation des ressources et seulement, en troisieme
lieu, le changement climatique. Ce qui veut dire que si
I'humanité parvenait, par géo-ingénierie miraculeuse, a
expédier tous ses excédents carbone dans I'espace, sous
terre, ou dans tout autre endroit, que si, donc, elle résol-
vait la question du carbone et du réchauffement, resterait
entier le probleme de la mani¢re dont on traite la vie et
dont on définit nos modes de vie.

1. https://www.wwf.fr/sites/default/files/doc-2024-10/Rapport%20Planete%20Vivante%20
2024%20-%20WWF%20France.pdf

2. https://www.cnrs.fr/fr/presse/lintensification-de-lagriculture-est-lorigine-de-la-dispa-
rition-des-oiseaux-en-europe

3. https://www.mnhn.fr/fr/le-declin-des-insectes-met-en-peril-le-vivant

4. Plateforme intergouvernementale scientifique et politique sur la biodiversité et les ser-
vices écosystémiques.

23



24

On peut s'imaginer que cela n'est pas si grave, qu'il n'y a
qu’a continuer a remettre du phosphate venu du Maroc,
de l'azote venu de Russie, et que tout ira bien. Clest a
la fois indéfendable moralement et désastreux en pra-
tique. Aucune philosophie politique, aucune philosophie
morale n'admettent la destruction de la vie. Si, en tant
que post-croyants, il nous reste un seul critere, c’est bien
celui que nous fournit 'évolution naturelle elle-méme :
la diversité et la quantité des étres vivants, qui permettent
leur renouvellement. Quand on élimine la vie, on éli-
mine le progres, on élimine la probabilité des mutations
et des adaptations. D’un point de vue tout 2 fait utilita-
riste, ’homme ne peut pas survivre sans animaux et sans
écosysteme qui I'entoure. En Chine, on commence a
devoir polliniser les arbres a la main — comme il n'y a
plus d’insectes, on envoie des gens avec des cotons-tiges
polliniser les fleurs et, bien entendu, quelques techno-
solutionnistes proposent de perfectionner le systéme en
utilisant des mini drones (le MIT a récemment dévoilé
le projet d’'un robot-abeille !). Comme s’il n’était pas plus
simple de reconstituer les haies pour préserver les insectes.

On me dira que je suis éco-anxieux. Ma réponse est que
le mot est faible. Et ne pas Iétre, Cest faire preuve d’'une
irrationalité totale. Tocqueville, 4 la toute fin de De /a
démocratie en Amérique, apres avoir décrit le risque du
despotisme démocratique, précise qu’il ne tient pas un
tel propos pour entretenir dans les coeurs une angoisse
molle, mais pour provoquer une crainte salutaire, qui
nous poussera a 'action. C’est bien cette crainte salutaire
qu’il nous faut cultiver aujourd’hui.



lIl. CE QUE LA PENSEE ECOLOGIQUE FAIT AU LIBERALISME

La prise en considération, désormais incontournable, de
la vie et de la biodiversité bouleverse les fondements de
la philosophie libérale sur laquelle, bon an, mal an, nos
sociétés sont fondées.

Pour le montrer, jaimerais prendre 'exemple de trois
pommiers célebres : celui de Saint Augustin, celui de
John Locke et celui d'Henry David Thoreau.

Saint Augustin n'est évidemment pas, tant sen faut, un

penseur libéral. Un détour par le «vol de pommes» >

me
semble néanmoins utile pour caractériser un certain rap-
port a la nature dont nos sociétés libérales ont hérité.
Dans une page célebre des Confessions, Saint Augustin
avoue qu'adolescent, avec sa petite bande, a Carthage, il
a commis une chose atroce : un vol de pommes. Le plus
impardonnable, pour l'auteur, est que ses camarades et
lui ne les ont pas volées parce qu’ils en avaient besoin. Ils
en ont bien mangé quelques-unes, mais ils ont presque
tout jeté de ce qu'ils avaient récolté. S’ils ont volé Cest,
plus fondamentalement, pour samuser. Cet épisode,
évidemment, n'est pas sans rappeler le péché originel,
concept dont Saint Augustin est par ailleurs 'inventeur...
Ce que Saint Augustin déteste plus que tout dans cet épi-
sode du vol de pommes, c’est le plaisir qu'il lui a procuré.

5. Lépisode est traditionnellement connu comme celui du «vol de poires». Le texte latin
disant pomum, qui signifie «fruit», je parlerai de «pommes» pour cette comparaison
avec les pommes de Locke et de Thoreau.

25



26

« Ma faute, dit-il, fit leur saveur. » Il construit ainsi une
philosophie politique qui condamne les plaisirs ter-
restres, oppose l'ordre céleste et ce qui vient de la terre,
pollué par le désir. Cest une philosophie de détestation
du désir et du plaisir, pour trouver Dieu en soi dans une
purification interne trés forte.

Mais I'évolution naturelle nous dit autre chose au sujet
des pommes. Si elles sont bonnes, goliteuses, c’est pour
attirer les animaux frugivores et leur faire transporter les
graines dans leur estomac. C’est une ruse de I'évolution
pour que les graines se dispersent, ce qu'on appelle en
termes scientifiques 'endozoochorie (chorie : la disper-
sion, zoo : par les animaux, endo : depuis I'intérieur, cest-
a-dire depuis les intestins). La nature nous demande de
prendre du plaisir, elle nous demande de bafrer, et Cest
pour cette raison que je suis hostile a I'idée d’écologie
punitive et méme de sobriété. La notion de culpabilité
qui hante Saint Augustin, qu’il inscrit dans I'eschatologie
chrétienne et qui, si on en croit Nietzsche, nous poursuit
aujourd’hui encore, est antiécologique. La culpabilité est
contre la nature, contre les pommes. Alors que I'écologie
ne doit pas étre coupable, elle doit nous permettre de
jouir. Cest la premiére chose que I'écologie, bien com-
prise, bouleverse dans nos sociétés : une sorte de fonde-
ment moral, de répression du désir.

Mon deuxi¢éme pommier est celui de Locke, dans le
Second traité du gouvernement civil, rédigé a la fin du
XVII¢ siecle, en pleine Glorious Revolution anglaise. Le
passage en question est fondamental pour 'organisation



de nos sociétés, parce quil fonde le droit de propriéeé
en le faisant reposer sur le travail. Soit une pomme sur
son pommier : je la vois, je la cueille, je la mange. A
quel moment en suis-je devenu le propriétaire ? Est-
ce quand je I'ai vue, quand je lai cueillie, quand je lai
mangée, quand je ai digérée, quand je I'ai excrétée ?
Selon la réponse que vous donnez a cette question, vous
aboutissez a des philosophies politiques complétement
différentes. Pour Locke, jen suis propriétaire quand je
lai cueillie, parce que, ce faisant, j’ai mélé mon corps
a la nature, j’ai effectué un effort, un travail, et Cest ce
travail qui rend légitime I'appropriation. Le travail, de
surcroit, crée de la valeur, Locke expliquant par exemple
que, grice 4 son travail, ’homme peut augmenter le ren-
dement d’un espace agricole d’un 2 dix.

Mais réintroduisons le vivant dans cette histoire. La
pomme n'a pas poussé toute seule. Elle n'est pas arri-
vée du ciel. La pomme s'est constituée parce qu’il y avait
des vers de terre, des milliards de bactéries, des cours
d’eau qui ont permis d’irriguer I'arbre et des abeilles, des
insectes, qui ont permis de le polliniser. Bref, la pomme
na existé que parce quil y avait tout un écosysteme
autour. Si 'on introduit cet écosysteme dans I'équation,
qui est propriétaire de la pomme ? Est-ce 'abeille, le ver
de terre, la vache qui a paturé et qui, ce faisant, a permis
au pommier de mieux grandir, sans concurrent ? Pre-
nant en compte I'activité de la nature, on rend ainsi pro-
blématique le fondement méme du droit de propriéeé.
D’autant plus que le coeur de celui-ci est 'abusus, avant
méme ['usus et le fructus. A-t-on vraiment le droit de

27



28

détruire un terrain comme bon nous semble, d’annihi-
ler des millions d’années de travail qui ont permis de
constituer un écosysteme aussi complexe ? Il me semble
quintuitivement la réponse que nous donnerions tous
est négative. C’est donc que nous ne sommes pas pro-
priétaires au sens plein. Labsoluité du droit de propriété,
inscrite dans notre Déclaration des droits de ’Thomme,
doit étre remise en cause.

Enfin, le troisitme fondement que Iécologie remet en
cause est le fondement politique du contrat social. J’en
appelle cette fois-ci au pommier d'Henry David Thoreau,
I'un des fondateurs de la pensée écologique américaine
au milieu du XIX¢ siecle. Dans son dernier texte, Les
pommes sauvages, Thoreau raconte I'expérience sui-
vante : remarquant des pommiers sauvages prés de son
lieu d’habitation, il va cueillir une pomme, la mange et
la trouve tres mauvaise. Elle est acide. Pourquoi ? Tout
simplement parce que le pommier sauvage a dit déployer
beaucoup plus d’efforts que le pommier domestique pour
pousser. Pour ce dernier, tout est facile : il est protégé par
larboriculteur qui lui a mis un petit corset et I'a isolé des
autres arbres. Il n'a qu'une chose 2 faire, pousser, et en
plus il est bien taillé pour produire des fruits. Le pom-
mier sauvage, lui, doit, pendant des années, se construire
un maquis d’épines pour se protéger des cervidés. Une
fois qu’il a constitué sa propre carapace, il peut commen-
cer & monter, mais sa priorité n'est pas de faire des fruits,
plutot de fortifier son tronc pour mieux se protéger. Le
fruit qu’il produit n'est donc pas trés savoureux. Cepen-
dant la faute est notre, selon Thoreau : il faut avoir le



golt sauvage, se « renaturer », pour pouvoir apprécier ce
fruit. Au lieu de simplement cueillir la pomme, comme
Locke, il faut avoir marché dans la forét, s’étre déchiré sur
les épines, avoir été trempé par une pluie froide, et, une
fois quon sera redevenu un peu sauvage, cette pomme au
golit sauvage nous semblera délicieuse...

On sait que Thoreau est le pere de la désobéissance civile :
dans le court texte qu’il lui consacre, il raconte sa nuit de
prison pour avoir refusé de payer ses imp6ts 4 un Erat qui
fait la guerre du Mexique et cautionne I'esclavage. Quelle
est la premiére chose que fait Thoreau, une fois libéré ?
Il va cueillir des mares sauvages. Il y a ainsi pour moi
un lien tres fort entre cette valorisation du sauvage et la
désobéissance civile : étre sauvage donne une extériorité
par rapport a la société, depuis laquelle il est légitime
de juger celle-ci. Quand vous étes prisonnier du contrat
social, quand votre seul horizon est la société, on peut
toujours vous objecter que la loi seule est légitime. Elle
a été votée et elle oblige. Au nom de quoi la contester ?
Avec le sauvage, j’ai une pierre de touche pour remettre
en cause les décisions du corps législatif. On comprend,
ce faisant, sur quoi se fondent les militants écologistes
d’aujourd’hui, qui pronent et pratiquent la désobéis-
sance civile.

29



30

[V. QUELLES OPTIONS ?

Une fois qu'on a compris le probleme, quelles options
politiques s'offrent & nous ? J’en vois trois principales,
qui ne seront pas celle que je choisirai. La premicére, sur
laquelle je passerai rapidement, parce quelle est ridi-
cule, C’est I'idée que la technologie va tout sauver. Je sais
quelle est tres populaire dans les milieux économiques,
mais je ne souhaite pas m’y attarder, tellement elle me
parait faible. Les technosolutionnistes se comportent
comme les macaques a longue queue qui proliferent sur
I'ile de Koram, au large de la Thailande. Dans une ile
voisine, on trouve une population beaucoup plus réduite
des mémes macaques. Ils mangent des huitres qui ont le
temps de se renouveler, tout va bien. Sur I'lle de Koram,
en revanche, il y a seulement 55 meétres de rivage par
macaque, et par conséquent les macaques surexploitent
les huitres. Ils en mangent trop, la ressource se raréfie, il
ne reste plus que des petites huitres. Qu'ont fait alors les
macaques a longue queue ? Ont-ils délibéré collective-
ment pour vivre plus sobrement ? Non. Ils ont développé
de nouveaux outils, de nouveaux « process », comme nous
dirions, pour ouvrir les petites huitres. Les macaques a
longue queue sont technosolutionnistes : ils vont trouver
des outils de plus en plus perfectionnés pour avoir acces
aux ressources. Les petites huitres sont I'équivalent du gaz
de schiste : il 0’y a plus de pétrole, ce n’est pas grave, nous
allons faire des choses encore plus complexes pour aller
fouiller encore plus profond, sans comprendre qu'on est
simplement en train d’abuser d’une ressource limitée,
d’un biotope fini que nous ne pouvons pas exploiter éter-



nellement. Les macaques vont finir par étre affamés, et
I’humanité par se heurter au mur des limites planétaires.

La deuxi¢me option, cest la planification. La fameuse
planification écologique. C’est 'option des ingénieurs,
I'idée jancovicienne que de bons experts vont élaborer
un grand plan pour décarboner et opérer une transition
agroécologique. Cette option conduit a une restriction
des libertés qui est, je pense, inacceptable dans notre
société démocratique. Je ne dis pas qu'elle est nécessaire-
ment illégitime, mais quelle est impossible en pratique.
Je suis en outre sceptique, parce que je reste libéral et
incrédule a I'idée d’un Plan, pour des raisons toujours
valables depuis Hayek. Je pense, enfin, que 'amour de
la nature va de pair avec la détestation de la bureaucra-
tie : chérir la biodiversité, Cest aussi respecter les vivants
humains dans leur singularité, sans les mettre dans des
cases et leur coller des étiquettes. Par conséquent, je ne
vois pas comment une construction bureaucratique pour-
rait résoudre les problémes engendrés par la bureaucratie
elle-méme. Cela me parait completement illogique. Max
Weber, a la fin de son livre sur le capitalisme, décrit com-
ment les sociétés industrielles nous enferment tous dans
une cage d’acier. Personne cependant n'a commenté,
a ma connaissance, la fin de la phrase, ot Max Weber
écrit que cette cage existera tant qu’il restera encore une
goutte de pétrole. On est au tout début du XX siecle, et
Max Weber lie déja tres bien la question de la débauche
énergétique a celle de 'emprise bureaucratique : C'est la
méme logique. Et pour sortir de I'une, selon moi, il faut
aussi sortir de l'autre.

31



32

Enfin, troisieme option, plus maline, mais qui n’est tou-
jours pas la mienne : celle du réensauvagement, la deep
ecology. Les humains ont fait n'importe quoi, on va les
parquer dans des villes, bien serrés, pour faire des écono-
mies carbone, dans de grands immeubles bien gérés avec
de I'TA, et & coté on va pouvoir réensauvager la nature,
la laisser a elle-méme dans de grandes zones protégées.
Cette logique de conservation est, au fond, antiévolu-
tionniste. La plupart des naturalistes s’y opposent d’ail-
leurs. Toutes les espéces se sont adaptées a la présence
humaine, comme ’homme s’est adapté a la présence des
autres especes. Lévolution est une longue course d’adap-
tation mutuelle, et il n’y a donc aucune rationalité a I'idée
de revenir a un état originel. Cette option, en outre, réin-
troduirait une binarité, un partage nature/culture, avec
laquelle la pensée contemporaine, quelqu'un comme
Descola par exemple, essaie de rompre.

Jen profite pour rappeler que nous sommes, nous aussi,
des étres de nature. Le biologiste Marc-André Selosse
montre bien que sil est si difficile pour 'humanité d’agir
contre le réchauffement climatique alors que toutes les
connaissances scientifiques sont disponibles, c’est préci-
sément parce que 'homme est un étre biologique et que
I’évolution naturelle a inscrit en nous, comme dans tout
étre vivant, des réflexes individualistes. Nous sommes
parfaitement conformes a ce que la nature veut de nous
quand nous sacrifions le long terme au court terme, c'est
exactement ce que font les espéces animales. Il n’y a pas
d’ordre ni d’harmonie dans un milieu naturel.



Ma ligne directrice serait plutdt de replonger 'homme
dans son milieu et de l'inciter 4 interagir avec son éco-
systtme de maniere positive. C’est toute la philosophie
d’Flisée Reclus, géographe, anarchiste, communard, et
aussi 'un des premiers théoriciens de 'écologie, tout en
étant profondément humaniste. Pour Reclus, de méme
quil y a un sol végétal qui constamment retraite les
déchets et les recycle, il doit y avoir un « sol humain » qui
rend l'action de ’homme bénéfique au milieu lui-méme.
Lhomme peutaugmenter la biodiversité, avoir une action
meilleure, au nom méme des criteres portés par 'évolu-
tion naturelle, que la nature laissée a elle-méme. Le mal
que '’homme a fait, écrit Elisée Reclus, ’homme peut le
défaire. Pourquoi ? Parce que '’homme, Cest « la nature
prenant conscience d’elle-méme ». Reclus ne flagelle pas
I'humanité comme trop d’écolos aujourd’hui, il est fier
que 'homme possede cette intelligence, cette position
privilégiée dans la chaine trophique, cette conscience
des mécanismes de I'évolution. La nature s'en fiche de la
biodiversité, tandis que ’'homme peut agir en sa faveur.
Que faisons-nous quand nous réintroduisons un loup
dans le parc de Yellowstone ? On diminue la population
de cervidés, ce qui permet aux arbres de repousser, aux
castors de revenir et au milieu aquatique de se régénérer.
Quand nous réintroduisons des bisons dans les Carpates
en Roumanie, ils fertilisent et compactent les sols, ce qui
permet de stocker des dizaines de milliers de tonnes de
carbone. Cela, C’est notre intelligence de la nature qui
le permet. Pas la technologie, mais la science, la science
fondamentale.

33



34

Voila qui conduit aussi a toute une vision de la société.
Ce nest pas pour rien qu'Elisée Reclus est anarchiste.
Pour répondre 2 la question de la société ouverte, je me
retrouve dans la vision de Reclus. Les grandes bases d’une
société ouverte, le progres, la science, la démocratie, le
marché, la liberté, je les y retrouve, mais en modifiant un
petit peu les termes.

D’abord, Elisée Reclus est pour le progres. Il n'est pas
question chez lui de revenir & un état antérieur, un état
de nature idéal. Simplement, le progres, pour Reclus,
cest d’abord de savoir reconnaitre ses erreurs. Notre
\ b b . . b . . .
probléme n’est pas d’avoir fait de I'agriculture chimique.
Mais, de méme que I'évolution naturelle résout des pro-
blémes, en crée d’autres, les résout, et ainsi de suite,
nous devrions reconnaitre maintenant qu’il s'agit d’'une
fausse route. J’aime bien rappeler que, parfois, 'abandon
de certaines technologies est un progrés. Un exemple
trivial : les robinets dans les toilettes des trains SNCE.
Linnovation technologique consistant 4 mettre des cap-
teurs pour déclencher I'eau ne marche pas. Personne n'y
arrive, il faut faire le vaudou avec ses mains pendant un
quart d’heure en espérant que I'eau vienne. Et puis, dans
les nouvelles rames SNCEF, un ingénieur de génie a eu
lidée de remettre une pédale pour actionner l'eau, ce
qui en plus permet de 'économiser. C’est une régression
technologique qui est en réalité un progres. Voila qui
permet de bien distinguer la science et la technoscience,
le savoir et la technique.



Le progres a aujourd’hui un nom : 'agroécologie, C’est-a-
dire I'idée de répondre aux problémes posés par la nature
avec des solutions fondées sur la nature. Pour éliminer
les ravageurs, planter des haies qui abriteront leurs préda-
teurs ; pour fertiliser la terre, semer des couverts végétaux
(le trefle pour fixer I'azote, par exemple) ; pour limiter la
pousse des adventices, associer différentes variétés cultu-
rales sur un méme champ... Il ne s'agit nullement de
revenir en arriére, mais d’utiliser notre connaissance des
écosystemes pour utiliser & notre avantage les patientes
trouvailles de I'évolution naturelle. Agroforesterie, per-
maculture, agriculture de conservation des sols et bien
d’autres méthodes vont toutes en ce sens.

Clest la clé de toute transformation, qui va nous forcer
a entrer dans une nouvelle ére physiocratique, en recon-
naissant qu’ultimement toute richesse vient de la terre.
Un sol vivant est en effet la condition premiére d’'un
environnement sain. Il assure la fertilité naturelle des
terres agricoles. Il permet I'infiltration des eaux de pluie,
jouant un réle d’éponge crucial en cas d’inondation ou de
sécheresse. Il garantit la qualité des nappes phréatiques. 11
entretient un microbiote riche en bactéries diverses qui,
en communiquant avec nos intestins, travaillent 4 notre
bonne santé. Il entretient et favorise la biodiversité. Et
il stocke du carbone : selon la regle fameuse du « quatre
pour mille », une augmentation annuelle de 0,4 % de la
matiére organique contenue dans le sol compenserait les
gaz A effet de serre produits par 'humanité.

35



36

Un simple tour sur le site de 'INRAE montre que les
agronomes, les mémes qui, il y a cinquante ans, pro-
naient la révolution verte et 'agrochimie, avec de bonnes
raisons a I'époque, travaillent maintenant sur la maniere
de réussir I'agroécologie, sur les associations de culture
ou les couverts végétaux & promouvoir, pour tels sols, a
tel moment. Le directeur scientifique de 'INRAE sur
lagriculture, Christian Huygues, a modélisé de maniere
trés détaillée les techniques nécessaires a cette transition.
La science économique elle-méme nous appelle a faire
de I'agroécologie. Une logique économique authentique
doit considérer la terre comme un capital. Un rendement
qui ne tient pas compte de la disparition progressive du
capital doit étre considéré comme nul. Redonner de la
valeur économique aux sols et aux écosystémes permettra
de rendre naturellement les investissements vertueux.

La technologie, les drones ou I'TA pourront bien stir
aider, mais ils ne sont pas le cceur de la solution. Encore
une fois, ne pensons pas que la technologie forge notre
destinée, que nous sommes condamnés a suivre I'évolu-
tion des techniques parce que c’est comme ¢a, la charrue
est apparue, 'homme s’est sédentarisé, les grandes villes
se sont créées, puis les Etats-nations, jusqua I'Union
européenne. Il faut lire The Dawn of Everything de
David Graeber et David Wengrow, qui montrent que,
quand les premieres technologies agricoles sont appa-
rues, les sociétés humaines ne les ont pas uniformément

6. https://www.inrae.fr/



adoptées. Elles en ont fait un usage extrémement diffé-
rencié. Certaines communautés ont adopté la charrue,
d’autres l'ont refusée, d’autres I'ont adoptée puis I'ont
rejetée, d’autres I'ont adoptée six mois par an, bref, il y
a eu autant d’usages qu’il y avait de valeurs politiques.
Il n'est d’ailleurs pas dit que le labour soit éternel. La
grande mode, aujourd’hui, est de faire du sans labour, du
semis direct, autrement dit de revenir sur dix mille ans
d’usage de la charrue. Comme le montrent Graeber et
Wengrow, la technologie n’a pas été le moteur de I’évolu-
g 2

tion humaine, elle a été soumise a « 'imaginaire social »
que se choisissaient les communautés.

Comment effectuer la transition vers 'agroécologie ?
Je reconnais ne pas avoir de chemin politique concret a
proposer. Mais je ne pense pas que cela soit possible dans
une société organisée autour de I'Etat-nation, qui est une
création de '¢re industrielle. Les démocraties représenta-
tives sont fondées sur une temporalité industrielle, avec
des mandats de quelques années, suffisants pour faire
la différence sur le chémage ou le PIB, mais pas pour
restaurer la nature. Ce qu’appelle I'¢re agroécologique et
agrophilosophique, c’est une démocratie beaucoup plus
décentralisée, a la Tocqueville, parce que C’est dans un
monde décentralisé que la responsabilité vis-a-vis de son
environnement est possible.

Cest toute I'idée des biorégions. Aujourd’hui, personne
n'est responsable de son environnement : si le champ a
coté de chez vous est plein de glyphosate, ce n'est pas
votre probléme, parce que vous buvez de 'eau qui a été

37



38

traitée, que de toute fagon vous allez acheter votre nour-
riture dans une biocoop, avec des produits qui viennent
d’on ne sait ou, mais qui sont validés bio. Le jour o1 vous
mangez local et ol vous avez un pouvoir démocratique
sur l'organisation sociale et agricole de votre territoire,
cela devient votre probléme. Ramener 'échelle de dis-
cussion démocratique au plus proche du terrain, voila
ce qui déclenche 'attitude écologique. C’est parce qu'on
est responsable de quelque chose, quon commence a en
prendre soin, qu'on devient écologiste, par I'inverse. Et
cela est vrai des villes comme des campagnes. Paris, au
milieu du XIX¢ siecle, était quasiment autonome sur le
plan alimentaire, parce que les déchets des Parisiens et
des chevaux alimentaient les potagers bio-intensifs des
maraichers de la petite ceinture. Lautonomie alimentaire
peut se penser aussi au niveau des villes, pas seulement
dans les campagnes.

Je conclurai non pas sur 2050, mais sur 2500. Arne
Neess, le fondateur de I'écologie profonde, avait répondu
a un journaliste qui lui demandait s’il était optimiste :
«oui, pour le XXII¢ siecle ». Ce qu'il voulait dire, cest
que, quelles que soient les erreurs de '’humanité, a la fin,
I'histoire se terminera bien pour la vie sur Terre. Bien
au-dela du XXII* siecle, dans quelques millions d’années,
la biodiversité aura retrouvé le niveau qu’elle avait avant
b . 7 b b

larrivée de ’Thomme. Ce n'est pas grand-chose pour une
planéte qui en a encore pour quatre milliards d’années
avant I'explosion du soleil. Cette pensée me console,
I'idée que toutes nos constructions en béton, tous nos
produits chimiques, et méme nos déchets nucléaires,



vont finir par étre recyclés, méme si cela prendra beau-
coup de temps. Et donc que notre empreinte n'est pas
éternelle. Chumus effacera nos erreurs. Mais, évidem-
ment, la question, pour nous, est de savoir si '’humanité
a encore une place dans les quelques siecles sur lesquels
nous pouvons nous projeter. Et 13, je ne vois alors pas
d’autre travail 4 faire que plonger la main dans la terre,
cultiver notre éco-sensibilité, prendre conscience du
vivant avec lequel nous sommes interdépendants et en
faire le sujet politique principal.

39



Questions
de la salle

Frangois Charles 7 : Y aurait-il une comparaison 4 faire
avec, en matiére économique, les politiques de Keynes,
avec intervention des Etats, et des politiques libérales,
ainsi quavec la destruction créatrice de Schumpeter ? Par
ailleurs, quelles conséquences pour la politique agricole
commune européenne, sachant qu'en plus il est question
d’y intégrer I'Ukraine, qui a des sols extrémement riches
qui n'ont méme pas besoin d’engrais, trés différents des
nétres ?

Gaspard Koenig : Comme je vous l'ai dit, je doute beau-
coup que ’Etat, né de I’ére industrielle, puisse résoudre
ces problémes. Cependant, comme je 'écris a la fin
d’Agrophilosophie, je ne suis pas sectaire. Si quelqu’un
présentait un brillant plan de transition agroécologique,
arrivait a entrainer la société, a en faire un projet poli-
tique, je lui laisserais sa chance. Je pense que la transition
agroécologique est vraiment le nerf de la guerre. Lagro-
écologie, C’est cultiver avec moins ou pas d’intrants, et

7. Président de UIRCE — Institut régional des chefs d'entreprise.

41



42

moins ou pas de labour. Autrement dit, cultiver avec du
sol vivant. Comme dit Thoreau, il ne s’agit pas de culti-
ver des haricots, mais d’entretenir la terre de sorte qu’elle
pense en termes de haricots — ce que Thoreau appelle
la culture demi-sauvage. Cela demande beaucoup d’in-
telligence humaine mais permet largement, d’apres les
expérimentations de 'INRAE, d’assurer des rendements
comptables & ceux d’aujourd’hui.

Ce n'est pas du tout de la décroissance, raison pour
laquelle je suis hostile a I'utilisation du terme « produc-
tivisme » pour désigner ce qu’il faut dénoncer. Non : le
probléme de lagriculture, aujourd’hui, n'est pas qu'elle
est productiviste, cest quelle est chimique, qu’elle
empoisonne tout, les sols, I'eau, la vie. Les permaculteurs
sont les premiers & montrer que sur 1 m? ils arrivent a
produire de maniére intensive — ce qu'on appelle le bio-
intensif. Le probléme, c’est de vouloir produire en épui-
sant son capital, alors qu'il faut d’abord et avant tout
régénérer son capital, et ensuite seulement calculer son
rendement. Le probléme, par conséquent, n’est pas non
plus Iéchelle. Je ne suis pas favorable a ce qu'il y ait des
micro-fermes partout. Il existe des expériences grandeur
nature, par exemple 'Andhra Pradesh, en Inde, un Etat
passé depuis cinq ans a 'agriculture fondée sur la nature.
Les rapports que j'ai pu lire sur ce sujet sont élogieux :
ce sont d’autres conditions sociales et culturelles qu'en
France, mais les revenus augmentent, la santé saméliore,
cest un succes. Ce qui veut aussi dire que 'argument
selon lequel les pays du Sud devraient d’abord faire leur
« rattrapage » avant de passer a la suite est erroné. On



peut faire du leapfrogging, du saute-mouton, dans le
domaine agricole, comme on I'a fait pour la technologie.

Puisque vous parlez de la PAC, Edgar Pisani, le ministre
qui, sous de Gaulle, a modernisé I'agriculture, exprimait
des regrets tres forts a la fin de sa vie, jusqu'a fonder une
espece de club de réflexion dans lequel il pronait tout
Iinverse. On pourrait réver, a 'échelle européenne, évi-
demment, parce que C'est 1a que cela se joue, d’'un Edgar
Pisani qui fasse un plan de transition agroécologique.
Mais ce plan ne pourrait pas se limiter a interdire le gly-
phosate. C’est d’un plan politique global dont nous avons
besoin, parce qu’il faut repenser le droit du travail, le fon-
cier agricole, 'aménagement du territoire, toute la chaine
agroalimentaire, repenser enfin la maniére dont s'effec-
tue la comptabilité méme d’une exploitation agricole. Il
faut donc, évidemment, repenser la PAC. Un agronome
travaille sur ces politiques publiques & mettre en place,
Marc Dufumier. Il explique qu’il faudrait prendre toutes
les subventions de la PAC et, 2 somme égale, les calculer,
non plus en fonction de 'hectare, comme Cest encore
essentiellement le cas aujourd’hui, ce qui encourage les
grandes surfaces, les grandes exploitations, 'intensivité,
mais en fonction des services écosystémiques rendus.

La transformation agroécologique refagonne aussi nos
paysages. C’est vraiment quelque chose de completement
global, qui touche également I'Education nationale. A
ce sujet, je pense que I'école devrait envoyer en perma-
nence les enfants dans la nature. Elisée Reclus disait qu'il
était heureux que les enfants aient deux mois de grandes

43



b

vacances, parce qU’ils retrouvent en courant prés des ruis-
seaux le gotit de la liberté que dix mois d’école républi-
caine leur ont 6té.

Un mot, pour finir, sur les normes. Une norme simple
est une norme beaucoup plus contraignante. Clest tout
le malentendu avec les agriculteurs. Ils se plaignent qu’il
y a trop de normes et ils ont parfaitement raison. Que
répond le gouvernement ? Qu’il va alléger les normes.
Mais non, simplifier, ce nest pas alléger, car une norme
simple est beaucoup plus dure qu'une norme complexe,
ce gruyere a travers lequel les insiders peuvent passer.
Imaginons que, comme pour les moteurs thermiques au
niveau européen en 2035, on dise qu'il n’y aura plus d’in-
trants chimiques, plus de labours profonds a telle date.
Cela tient en deux lignes, C’est extrémement simple, et la
vous pouvez supprimer toutes les normes sur les haies,
parce que pour arriver a ce résultat simple, mais ultra-
contraignant, toute la chaine agricole devra se réorgani-
ser et construire des haies... Ce n'est qu'une expérience
de pensée, peut-étre pas tout 2 fait irréaliste, d’ailleurs,
méme si ce n'est pas a moi de le dire, mais cela permet de
voir comment une politique publique peut étre d’autant
plus contraignante qu’elle est simple et suivie d’effets.

Nicolas Arpagian ® : Le constat et les perspectives sont
connus, documentés, mais manifestement nous n’arri-

8. Vice-président du cabinet HeadMind Partners, membre du conseil d'orientation de Ulnstitut
Diderot.



vons pas a les traduire en actes. Cela pose la question
de la contrainte, de la compatibilité avec la démocratie,
d’une éventuelle remise en question de celle-ci ou d’'une
suspension démocratique.

Vous avez aussi parlé de I'échelon local. Tout ce que vous
avez décrit me semble s’inscrire dans une logique presque
fédérale. 1l y aurait un premier échelon trés local, mais
[échelon naturel au-dessus serait fédéral, de maniére a
arriver a la volumétrie et au collectif que vous mention-
niez.

Gaspard Koenig : C'est une trés bonne question. A la
fin d’Agrophilosophie, j’hésite un peu entre ces deux
options. A court et moyen-terme, étant donné les socié-
tés dans lesquelles nous vivons aujourd’hui et la maniere
dont notre démocratie est organisée, on peut en effet
imaginer une sorte d’espace fédéral européen ou la
transition agroécologique serait maitrisée et planifiée,
de maniére holiste. Mais mon horizon philosophique,
I'horizon souhaitable selon moi, c’est la décentralisation :
Cest en décentralisant considérablement les procédures
de décision, comme je le disais a la fin de 'exposé, que,
naturellement, les gens auront envie et auront méme

besoin de ce type de politique.

Je vais prendre un exemple tres simple, cest la question
de l'eau. Elinor Ostrom, dans ses travaux sur les com-
muns, prend constamment cet exemple. Dans les huertas
espagnoles, comme en Californie dans les années 1960,
elle montre que, face a la question de la raréfaction

45



46

de leau, il y a deux options : soit I'option des tuyaux,
centralisatrice, soit 'option locale, ce que I'on appelle
aujourd’hui Thydrologie régénérative. Cette derniére
consiste a dire, pour aller vite : vous avez une ressource,
vous en connaissez les limites, débrouillez-vous entre
vous pour la préserver. Et 14, ce qu'il se passe, comme ce
fut le cas dans les villages corses pendant des siecles, c’est
que les gens sorganisent en commun pour gérer cette
ressource. Ils commencent a se parler, au lieu de deman-
der des réglements A I'Etat ou des prix au marché. Ces
discussions créent des normes, mais des normes extré-
mement locales, complétement appropriées, intégrées
par les gens 4 travers des institutions souples, contre les-
quelles il n’y a guére de révolte possible, parce que cha-
cun vérifie que l'autre applique bien la norme sur une
question vitale pour tous. Dans les huertas espagnoles,
cela a duré quand méme mille ans, donc Cest tres sou-
tenable — parfois moins efficace, dit Ostrom, mais plus
soutenable. Plutot que de décider administrativement de
ce 4 quoi un individu a droit, ou a quel prix, ce sont les
gens qui organisent eux-mémes les tours d’eau, de telle
heure A telle heure, en fonction des contraintes de cha-
cun : la personne 4gée un peu éloignée aura un peu plus
d’eau;; telle autre devra changer de culture, passer au sor-
gho, parce qu’il n’y a pas assez d’eau pour le mais. Cela
crée une contrainte sociale, mais aussi une norme tres
juste et en évolution perpétuelle. Ostrom décrit trés bien
comment les assemblées locales non seulement gerent les
conflits, mais geérent la norme elle-méme, qui ne cesse
d’évoluer de maniére un peu floue, sans cadre institu-
tionnel fixe.



Cette idée des communs est treés puissante, elle s'incarne
aujourd’hui dans un terme qui revient a la mode dans
les milieux écologistes, la biorégion, I'idée de répartir le
territoire en fonction de régions qui sont alimentaire-
ment, agronomiquement, culturellement cohérentes, et
de laisser advenir dans ces biorégions des formes de
démocratie qui incitent naturellement les gens a les
gérer. Pas parce que les gens deviennent vertueux, mais
parce quils doivent gérer eux-mémes une ressource rare
et vitale, un bien commun, ce qui les incite & directe-
ment simpliquer dans la négociation, pour ne pas en
étre exclus.

Encore une fois, je ne vais pas par principe condamner
un grand plan de transition écologique en disant que cest
mal, parce que Cest 'Etat. Il faut étre un peu raisonnable.
Mais si on me demande quelle est la forme démocratique
idéale pour cette forme de projet, je réponds non pas
décentralisation, terme que je n’aime pas beaucoup, mais
autonomie locale, biorégion.

Philippe Barrier ? : Jai été trés heureux d’entendre votre
propos, je suis convaincu de ce que vous dites de longue
date; il y a juste deux points sur lesquels je serai un petit
peu critique. Vous avez dit, en vous appuyant sur Marc-
André Selosse, que chaque espéce agissait pour elle-méme
et dans I'immédiat. Mais il se trouve que [l'interaction

9. Philosophe.

47



48

donne quand méme une réaction symbiotique, c’est-a-
dire qui équilibre le milieu. Deuxiéme point : vous avez
dit que nous devions traiter la terre comme un capital.
Je crois que, pour les années 4 venir, c’'est un mot qu’il
faudra essayer d’oublier, de dépasser, en tout cas, si I'on
veut que [’humanité ait un avenir, parce que le capital est
une des causes de la tragédie vitale que nous vivons.

Jai, enfin, deux remarques. Votre travail sur 'humus est
tout 4 fait remarquable, on peut faire la méme chose sur
leau. En effet, Baptiste Morizot montre dans Rendre
I'eau 2 la terre comment nous avons une méconnaissance
crasse de I'hydrologie, parce que nous avons privilégié le
lit premier de Ia riviére. Il prend I'exemple du castor, qui
pendant 8 millions d’années, jusqu’aux années 1200, a
réalisé un travail magnifique pour le vivant. A partir du
moment ou les moines ont commencé a assécher pour
cultiver, c’est-a-dire pour privilégier la terre, cela a été
détruit, I'eau n’a fait que couler tout droit vers la mer,
dans un état qui est presque celui dans lequel elle était
il y 2400000 ans. On a totalement détruit 'hydrologie.
Une suggestion philosophique, pour terminer : je pense
qu’il y a une philosophie qu'on néglige totalement et
qui, pourtant, apporte énormément de réponses a cette
crise majeure : celle de Gilbert Simondon. D’un point
de vue ontologique, Simondon nous fait sortir du dua-
lisme dans lequel on s’est enferré depuis des millénaires,
et qui nous a séparés, comme si cétait possible, de ce
qu'on appelle la nature, du vivant, comme si nous étions
autre chose qu'un vivant. D’autre part, son regard sur
la technique n’est pas cette idolitrie de la technologie



avec laquelle il faudrait rompre, il voit la technique et
la machine comme un rapport a la nature, c’est-a-dire
aux forces du vivant avec lesquelles il faut, et c’est le mot
sur lequel j’aimerais vous faire parler, faire alliance, faire
alliance avec le vivant autre que le vivant humain.

Gaspard Koenig : Sur le dernier point, je vous recom-
mande précisément le dernier livre de Marc-André
Selosse, qui est un spécialiste des champignons et de la
question de la symbiose. Le titre est Nature et préjugés :
convier I'humanité dans Ihistoire naturelle, un ouvrage
qui remet bien les idées en place. Concernant la sym-
biose, Selosse dit qu'il n’y a jamais d’état d’équilibre, mais
un processus d’adaptation mutuelle. C’est pour cette rai-
son que nous ne devons pas dire que nous allons réen-
sauvager pour revenir a un état paisible, non, les choses
avancent constamment, parfois dans la violence, parfois
dans l'erreur, parfois au détriment de I'espece elle-méme.
Cela fait partie de la créativité de I'évolution naturelle,
qui trouve des symbioses parce qu’il y a des interactions,
des interdépendances entre especes, mais sans état stable.

Sur I'eau, il se trouve qu'apres Humus, je me suis engagé
dans une tétralogie romanesque ou je vais aborder les
quatre éléments : la terre, l'eau, le feu et l'air. Parce que
je me suis apercu de ma propre méconnaissance des élé-
ments fondamentaux. C’est dramatique qu’a I'école on
n’apprenne pas ce que sont la terre et I'eau. Aujourd’hui,
on tourne un robinet, mais qui sait d’ou vient I'eau,
comment elle est traitée, pourquoi elle est potable ou
non ? Les scandales sanitaires récents montrent qu'en

49



50

fait, qu’elles soient de source ou minérale, toutes les eaux
sont polluées. Il n’y a plus d’eau pure.

Lalliance avec le vivant, ce que Morizot appelle la diplo-
matie avec I'animal, savoir que nous sommes interdépen-
dants avec notre environnement, sappuyer sur celui-ci
lorsqu’on rencontre un probleme, chercher d’abord une
solution fondée sur la nature... je suis d’accord, pas par
idolatrie de la nature ou de Gaia, mais simplement parce
que les ressources de I'environnement sont des solutions
éprouvées sur des centaines de millions d’années, qui sont
donc scientifiquement plus valables, parce que davantage
expérimentées, quune nouvelle molécule dont on ne
connait absolument pas les effets 4 long terme (et encore
moins « effet cocktail » de sa combinaison avec d’autres
résidus chimiques).

La ot je suis moins d’accord avec vous, cest sur la ques-
tion du capital. J’essaie, dans Agrophilosophie, de distin-
guer la question de la croissance de celle du capitalisme.
Certes, I'idéologie de la croissance, I'idée qu’il faut croitre
a tout prix, est une erreur. Comme dit Aristote, il y a
génération et corruption, certaines choses ne croissent
que parce que d’autres décroissent. Chumus illustre bien
cette idée de la composition-décomposition perpétuelle.
En revanche, le capitalisme, au sens de I'économie de
marché, permet de fonder nos relations sur I'échange
plutdt que sur la contrainte. Croissance et capitalisme
peuvent par ailleurs étre découplés. Ainsi, les Etats sovié-
tiques étaient a la fois des états hypercroissants, produc-
tivistes, industrialistes, écocidaires et, évidemment, pas



du tout capitalistes. On peut souhaiter une sorte de sta-
tionary state a la John Stuart Mill, un état stationnaire,
une forme d’équilibre, sans se priver des mécanismes trés
puissants de I'économie de marché pour échanger les
biens et les évaluer. Donner un prix a la terre, aux écosys-
temes, pour forcer le marché a étre vertueux sans devoir
compter sur la vertu humaine, me parait raisonnable.
Peut-étre dépassera-t-on cela dans une société « anarcho-
agro-élyséereclusienne », dans une démocratie locale,
mais, dans cette période de transition, je trouve qu'il ne
faut pas jeter le capitalisme avec I'eau du bain. Les livres
d’écologie que je lis sont souvent excellents, mais il y a
toujours, dans les dix derniéres pages, une attaque contre
le capitalisme qui me parait un peu rapide.

Amy Dahan '°: Je vous remercie beaucoup de votre inter-
vention, mais je suis un peu frustrée en ce qui concerne le
chemin politique a prendre pour résoudre les problémes
auxquels nous sommes confrontés. Comme vous l'avez
dit dans votre intervention et dans vos réponses, vous
n’avez pas de proposition politique concréte et je dirais
aussi qu’un certain nombre de difficultés ont été un peu
escamotées. Il n'a pas été question, par exemple, d’un
fait pourtant majeur, l'urbanisation. Depuis cette année,
Je crois, plus de Ia moitié de la population mondiale vit
en ville. Lurbanisation éloigne de ce rapport au sol que
vous défendez. C’est un obstacle politique majeur a la
mise en ceuvre véritable d’'un certain nombre des orien-

10. Mathématicienne et historienne des sciences, directrice de recherche émérite au CNRS.

51



52

tations que vous avez suggérées, a juste titre. Que faire
alors ? L'horizon philosophique a trés long terme est trés
intéressant et doit nous nourrir, mais il nous faut aussi
savoir ce qu'on fait, ce quon revendique. La Conven-
tion sur la biodiversité s’est terminée récemment, sur pas
grand-chose, comme vous le savez, néanmoins il y a tout
de méme un accord sur un certain nombre de points,
la préservation des ressources et des espéces, ce qui reste
programmatique, mais offre un certain contenu tangible
sur lequel agir politiquement.

Gaspard Koenig : Concernant les villes, je ne suis pas
vraiment d’accord. Elisée Reclus parlait des villes-jar-
dins. Je pense qu'on peut créer des villes végétalisées et
beaucoup mieux reliées a leur milieu. J’ai lancé Agrophi-
losophie dans le potager partagé du V¢ arrondissement
a Paris. Des gens viennent cultiver la terre sur un toit
ou 'on a mis une couche d’humus : c’est un peu bobo,
certes, mais cela a du sens. A I'inverse, je connais des gens
qui vivent a la campagne mais ne connaissent absolu-
ment pas la nature et ne veulent pas en entendre parler.

Pour ce qui est du chemin politique, jai créé et dirigé pen-
dant dix ans un think tank qui proposait des politiques
publiques, notamment le revenu universel. N’ayant pas
réussi a les faire adopter par qui que ce soit, j’ai essayé
de lancer un parti pour passer a 'action. Cela n’a pas
marché non plus. Cette expérience et d’autres considé-
rations plus personnelles m’ont fait prendre la décision
d’arréter toute action politique et de me concentrer sur
ce que je fais de mieux. Ce serait facile de dire qu’il faut



un fédéralisme mondial, une ONU verte... Je préfere,
honnétement, dire que je ne sais pas comment opérer
politiquement cette transformation. D’autant plus que
je ne comprends absolument pas comment il est pos-
sible que le champ politique écarte ces questions vitales.
Comment en arrive-t-on a une telle dissonance cognitive
ou les conséquences des catastrophes climatiques sont
désormais immédiates — on voit les inondations mons-
trueuses, non pas  nos portes, mais chez nous — et ou,
en méme temps, on parle aussi peu de ces questions dans
le débat public ? Je fais, encore une fois, 'hypothese que
notre biologie nous pousse & évacuer le long terme. On
peut toujours émettre le souhait qu'en dépassant cette
biologie nous arrivions 4 des grands contrats sociaux
mondiaux ou 'on résoudrait la tragédie des communs,
mais, honnétement, nous n'en prenons pas le chemin.
Je pense que mon roéle est de proposer un horizon positif
et, a travers les romans, de fournir de la matiére informa-
tive et des imaginaires sur lesquels, je espére, les gens
construiront des chemins politiques. Chacun son métier.
La politique n'est pas une chose que 'on peut faire &
moitié, cest ce que m’a enseigné I'expérience. Par consé-
quent, je laisse a d’autres cette lourde tiche.

Jean-Pierre Hoss '' : Comment votre analyse s'applique-
t-elle a 'espace ? Lhomme cherche a conquérir l'espace, 4
lhabiter peut-étre, voire a aller cultiver sur Mars. Qu’en
pensez-vous ?

11. Conseiller d'Etat honoraire.

53



5

Gaspard Koenig : La réponse est trés simple. Notre
obsession spatiale et notre adulation des astronautes sont
un déni total de ce qui importe réellement : ce qui est
sous nos pieds. Nous avons hérité d’une planéte abso-
lument miraculeuse dans I'Univers, dont jusqu'a nouvel
ordre il n'existe pas d’équivalent. Une planete qui a éla-
boré pendant plusieurs milliards d’années des formes de
vie diverses, un humus qui a mis plusieurs siécles a se
composer. Et 'on ne trouve rien de mieux a faire que de
dire « C’est fichu, allons cultiver sur Mars! » Cest ridi-
cule — et également indigent sur le plan agronomique.
Tout ce temps et cette énergie seraient mieux employés
ailleurs.

La science-fiction est en partie responsable de ce mono-
pole de I'espace sur nos imaginaires. On m'a demandé
d’écrire une petite BD pour les 50 ans de Métal hurlant.
J’ai donc relu les anciens numéros : on n’y trouve que
des vaisseaux spatiaux, des guerres intergalactiques, des
ordinateurs tout puissants... J’ai, pour ma part, pro-
posé un futur utopique, mais qui se passe ici-bas, avec
de P'humus, des communautés locales, ce que je trouve
beaucoup plus attrayant que cette obsession abstraite de
Iespace, probablement héritée du temps ol on y voyait,
comme Aristote, un ordre cosmique supérieur au ndtre.
Les héros d’aujourd’hui, ce sont les géodrilologues, les
spécialistes des vers de terre, dont personne ne connait
méme le nom. Pas les astronautes. On s’en moque, en
fait, d’aller conquérir Mars, cela n’a aucun intérét, cest
une plaisanterie pour ados.



Bernard de Courréges d’Ustou ' : J'ai deux questions.
Tout d’abord, I'agroécologie est-elle compatible avec une
population humaine a 10 milliards d’habitants ? Ensuite,
vous insistez beaucoup sur le niveau local, mais en méme
temps, il faut que les initiatives locales rejoignent d’autres
initiatives, ailleurs dans le monde. Le travail de sensibili-
sation que vous faites en France est trés bien, mais si per-
sonne d’autre n’a le méme message ailleurs, cela risque de
n’aboutir 4 rien. Etes-vous optimiste au niveau mondial ?
Avez-vous des contacts avec des Gaspard Koenig chinois
ou américains ? Y a-t-il mondialement des animateurs
ou des sensibilisateurs comme vous qui prénent ces solu-
tons locales ?

Gaspard Koenig : Comme Bruno Tertrais I'expliquait
ici-méme il y a quelques mois, la population mondiale
atteindra un pic plus précocement que prévu. Une forme
d’autorégulation est peut-étre en train de se mettre en
ceuvre. Et puis, il y a bien plusieurs millions de vers de
terre a ’hectare et cela ne pose de problémes a personne. ..
Parce que chaque ver de terre m’a pas une machine a
laver, une voiture, qu’il ne regarde pas des séries en strea-
ming. Le probléme n’est pas tellement le nombre d’étres
humains, ce sont les modes de vie de ces étres humains,
qui devront bien un jour apprendre a vivre dans les
limites imposées par des ressources finies. Quon me
comprenne bien : je ne suis pas du tout pour le contréle
des naissances, la décroissance, le malthusianisme. Parce

12. Général et ancien inspecteur des finances.

55



5%

que je pense que la vie est intensive, que la vie n'est pas
sobre. Mais on si 'on excéde nos ressources, la régulation
se fera toute seule, comme pour les macaques a longue
queue !

Concernant votre deuxiéme question, je remarque un
certain cloisonnement de la pensée entre les nations.
Les intellectuels européens discutaient plus entre eux du
temps de Descartes et de Spinoza quaujourd’hui. Moi
qui fais des débats en permanence, il est assez rare que je
me rende ne serait-ce qu'en Italie ou en Allemagne, ou
alors il faut attendre la traduction d’un livre. Je trouve cet
isolement assez étrange au temps de Google Translate et
des trains & grande vitesse. Il y a peu de cercles de discus-
sions transnationaux. Tout reste hélas tres national.

Il y a quelques années, j’avais fait beaucoup de repor-
tages avec Le Point, je m’étais rendu aux quatre coins
du monde pour voir la liberté a I'ceuvre, qu’il sagisse
du revenu universel au Brésil, du microcrédit au Pérou,
des prisons ouvertes en Finlande ou de la démocratie en
Suisse. Je ne prends plus I'avion, désormais, donc cest
plus compliqué, mais je ne me l'interdis pas entiére-
ment, sil y a une raison valable. Pourquoi pas un tour du
monde de I'agroécologie !

Retrouvez l'intégralité du débat en vidéo sur
www.institutdiderot.fr



Les publications
de I'Institut Diderot

Dans la méme collection

® |'avenir de I'automobile - Louis Schweitzer

e Les nanotechnologies & I'avenir de I'homme - Etienne Klein
e ['avenir de la croissance - Bernard Stiegler

® |'avenir de la régénération cérébrale - Alain Prochiantz

e ['avenir de I'Europe - Franck Debié

e ['avenir de la cybersécurité - Nicolas Arpagian

e ['avenir de la population frangaise - Frangois Héran

e |'avenir de la cancérologie - Frangois Goldwasser

e ['avenir de la prédiction - Henri Atlan

e ['avenir de I'aménagement des territoires - Jérome Monod

e ['avenir de la démocratie - Dominique Schnapper

® ['avenir du capitalisme - Bernard Maris

e ['avenir de la dépendance - Florence Lustman

e |'avenir de |'alimentation - Marion Guillou

e ['avenir des humanités - Jean-Frangois Pradeau

e [‘avenir des villes - Thierry Paguot

e ['avenir du droit international - Monique Chemillier-Gendreau
o |"avenir de la famille - Boris Cyrulnik

e ["avenir du populisme - Dominique Reynié

® ['avenir de la puissance chinoise - Jean-Luc Domenach

e ['avenir de I'économie sociale - Jean-Claude Seys

e [‘avenir de la vie privée dans la société numérique - Alex Tirk
e ['avenir de I'hpital public - Bernard Granger

o |'avenir de la guerre - Henri Bentegeat & Rony Brauman

e ['avenir de la politique industrielle frangaise - Louis Gallois

e ['avenir de la politique énergétique frangaise - Pierre Papon

e ['avenir du pétrole - Claude Mandil

e |'avenir de I'euro et de la BCE - Henri Guaino & Denis Kessler
e ['avenir de la propriété intellectuelle - Denis Olivennes

e [‘avenir du travail - Dominique Méda

® |'avenir de |'anti-science - Alexandre Moatti

o |‘avenir du logement - Olivier Mitterrand

® |'avenir de la mondialisation - Jean-Pierre Chevenement

o |'avenir de la lutte contre la pauvreté - Frangois Chéreque

e |'avenir du climat - Jean Jouzel

e L'avenir de la nouvelle Russie - Alexandre Adler

e ['avenir de la politique - Alain Juppé

o |'avenir des Big-Data - Kenneth Cukier & Dominique Leglu

* L'avenir de I'organisation des Entreprises - Guillaume Poitrinal
e ['avenir de I'enseignement du fait religieux dans I'Ecole laique - Régis Debray

59



60

e L'avenir des inégalités - Hervé Le Bras
o ['avenir de la diplomatie - Pierre Grosser
o |avenir des relations franco-russes - S.E Alexandre Orlov
o ['avenir du Parlement - Frangois Cornut-Gentille
® |'avenir du terrorisme - Alain Bauer
e ['avenir du politiquement correct - André Comte-Sponville & Dominique Lecourt
o |'avenir de la zone euro - Michel Aglietta & Jacques Sapir
e ['avenir du conflit entre chiites et sunnites - Anne-Clémentine Larroque
e |'Iran et son avenir - S.E Ali Ahani
e ['avenir de I'enseignement - Frangois-Xavier Bellamy
e ['avenir du travail a I'age du numérique - Bruno Mettling
e ['avenir de la géopolitique - Hubert Védrine
e ['avenir des armées frangaises - Vincent Desportes
e ['avenir de la paix - Dominique de Villepin
e |'avenir des relations franco-chinoises - S.E. Zhai Jun
o Le défi de I'islam de France - Jean-Pierre Chevenement
e ['avenir de I'humanitaire - Olivier Berthe - Rony Brauman - Xavier Emmanuelli
e ['avenir de la crise du Golfe entre le Quatar et ses voisins - Georges Malbrunot
e ['avenir du Grand Paris - Philippe Yvin
e Entre autonomie et Interdit : comment lutter contre |'obésité ?
Nicolas Bouzou & Alain Coulomb
e ['avenir de la Corée du Nord - Juliette Morillot & Antoine Bondaz
e ['avenir de la justice sociale - Laurent Berger
 Quelles menaces numériques dans un monde hyperconnecté ? - Nicolas Arpagian
e [‘avenir de la Bioéthique - Jean Leonetti
© Données personnelles : pour un droit de propriété ?
Pierre Bellanger et Gaspard Koenig
o Quels défis pour I'Algérie d"aujourd'hui ? - Pierre Vermeren
e Turquie : perspectives européennes et régionales - S.E. Ismail Hakki Musa
 Burn out - le mal du siécle ? - Philippe Fossati & Frangois Marchand
o L'avenir de Ia loi de 1905 sur la séparation des Eglises et de I'Ftat.
Jean-Philippe Hubsch
e |"avenir du bitcoin et du blockchain - Georges Gonthier & Ivan Odonnat
* Le Royaume-Uni apreés le Brexit
Annabelle Mourougane - Fréderic de Brouwer & Pierre Beynet
e ['avenir de la communication politique - Gaspard Gantzer
e ['avenir du transhumanisme - Olivier Rey
e ['économie de demain : sociale, solidaire et circulaire ?
Géraldine Lacroix & Romain Slitine

e |a transformation numérique de la défense frangaise - Vice-amiral Arnaud Coustilliere

e L'avenir de I'indépendance scientifique et technologique francaise
Gérard Longuet

® |"avenir du Pakistan - Ardavan Amir-Aslani

e Le corps humain et sa propriété face aux marchés - Sylviane Agacinski

® L"avenir de la guerre économique américaine - Ali Laidi

e Construire I'économie de demain - Jean Tirole

e L'avenir de I'écologie... et le ndtre - Luc Ferry

* La vulgarisation scientifique est-elle un échec ? - Etienne Klein

e | es trois utopies européennes - Francis Wolff

e ['avenir des Juifs francais - Haim Korsia

o Comment faire face a la pénurie et a la hausse des prix des matieres premigres ?
Philippe Chalmin

e Changement climatique : comprendre et agir - Christian de Perthuis

e |"avenir du féminisme - Caroline Fourest



® e ressentiment contemporain menace-t-il la Démocratie ? - Cynthia Fleury

e Les nouvelles lignes d'affrontement dans un monde numérisé : I'ere des frontieres.com -
Nicolas Arpagian

o Comment manager la génération Z? - Pascal Broquard

e Les dangers du « wokisme » - Jean-Frangois Braunstein

e | a dépression, mal du siecle ? - Hugo Bottemanne

e "avenir du posthumanisme ou les limites de I'humain - Jean-Michel Besnier

e Transgenres et conséquences : Les transitions juvéniles et la responsabilité des adultes -
Claude Habib

 Devenir transclasse : comment échapper aux destins déja écrits ? - Chantal Jaquet

 Re-considérons le travail - Sophie Thiéry

e La droite en France - David Lisnard

¢ e Moyen-Orient en 2050 - Jean-Pierre Filiu

e |'économie du bonheur - La croissance rend-elle les individus heureux ? - Claudia Senik

e |'énergie en 2050 - Marc Fontecave

e |a spiritualité en 2050 - Frédéric Lenoir

e |'Asie en 2050 - Valérie Niquet

e Choc démographique et choc des empires. Quel monde en 2050 ? - Bruno Tertrais

e | es dangers de la morale, une approche neurocomportementale - Jean Decety

® L3 vieillesse en 2050 : défis et révolutions - Jean-Marc Lemaitre

e La lecture en 2050 - Michel Desmurget

® Mesures et démesures du modele frangais- Nicolas Baverez

Les Déjeuners | Diners de I'Institut Diderot
® |a Prospective, de demain a aujourd’hui - Nathalie Kosciusko-Morizet
* Politique de santé : répondre aux défis de demain - Claude Evin
e La réforme de |a santé aux Etats-Unis : quels enseignements pour |'assurance maladie
francaise ? - Victor Rodwin
® |a question du médicament - Philippe Even
e La décision en droit de santé - Didier Truchet
e Le corps ce grand oublié de la parité - Claudine Junien
e Des guerres a venir ? - Philippe Fabry
® Les traitements de la maladie de Parkinson - Alim-Louis Benabib
e | a souveraineté numérique - Pierre Bellanger
e Le Brexit et maintenant - Pierre Sellal
® Les Jeux paralympiques de Paris 2024 : une opportunité de santé publique ?
Pr Frangois Genet & Jean Minier - Texte écrit en collaboration avec Philippe Fourny
e Lintelligence artificielle n'existe pas - Luc Julia
® Cyber : quelle(s) stratéz{ie{s) face a I'explosion des menaces ?
Jean-Louis Gergorin & Léo Issac-Dognin
® La puissance publique face aux risques - Frangois Vilnet & Patrick Thourot
e La guerre des métaux rares - La face cachée de la transition énergétique
et numérique - Guillaume Pitron
e Comment réinventer les relations franco-russes ? - Alexandre Orlov
® La république est-elle menacée par le séparatisme ? - Bernard Rougier
e La révolution numérique met-elle en péril notre civilisation ? - Gérald Bronner
e Comment gouverner un peuple-roi ? - Pierre-Henri Tavoillot
e |'eau enjeu stratégique et sécuritaire - Franck Galland
e Autorité un «enjeu pluriel» pour la présidentielle 2022 ? - Thibault de Montbrial
e Manifeste contre le terrorisme islamiste - Chems-eddinne Hafiz
© Reconquérir la souveraineté numérique
Matthieu Bourgeois & Bernard de Courréges d'Ustou
® | e sondage d'opinion : outil de la démocratie ou manipulation de I'opinion ? Alexandre Dézé
e Le capitalisme contre les inégalités - Yann Coatanlem



62

e Franchir les limites : transitions, transgressions, hybridations - Claudine Cohen

® Migrations, un équilibre mondial a inventer - Catherine Withol de Wenden

e |nsécurité alimentaire et changement climatique : les solutions apportées par les
biotechnologies végétales - Georges Freyssinet

e ['avenir de la gauche frangaise - Renaud Dely

Les Notes de I'Institut Diderot

e ['euthanasie, a travers le cas de Vincent Humbert - Emmanuel Halais

e Le futur de la procréation - Pascal Nouvel

 La République a I'épreuve du communautarisme - Eric Keslassy

® Proposition pour la Chine - Pierre-Louis Ménard

e ['habitat en utopie - Thierry Paquot

* Une Assemblée nationale plus représentative - Eric Keslassy

o Ou va I'Egypte ? - Ismail Serageldin

o Sur le service civique - Jean-Pierre Gualezzi

e La recherche en France et en Allemagne - Michéle Vallenthini

e | e fanatisme - Texte d'Alexandre Deleyre présenté par Dominique Lecourt

 De |'antisémitisme en France - Eric Keslassy

e Je suis Charlie. Un an apres... - Patrick Autréaux

e Attachement, trauma et résilience - Boris Cyrulnik

® La droite est-elle préte pour 2017 ? - Alexis Feertchak

* Réinventer le travail sans I'emploi - Ariel Kyrou

* Crise de I'Ecole frangaise - Jean-Hugues Barthélémy

A propos du revenu universel - Alexis Feertchak & Gaspard Koenig

¢ Une Assemblée nationale plus représentative - Mandature 2017-2022 - Eric Keslassy

e |'avenir de notre modele social frangais - Jacky Bontems & Aude de Castet

¢ Handicap et République - Pierre Gallix

e Réflexions sur la recherche frangaise... - Raymond Piccoli

o |e systéme de santé privé en Espagne : quels enseignements pour la France ?
Didier Bazzocchi & Arnaud Chneiweiss

 Le maquis des aides sociales - Jean-Pierre Gualezzi

 Réformer les retraites, c'est transformer la société - Jacky Bontems & Aude de Castet

e Vers un droit du travail 3.0 - Nicolas Dulac

e |'assurance santé privée en Allemagne : quels enseignements pour la France ?
Arnaud Chneiweiss & Nadia Desmaris

 Repenser I'habitat. Quelles solidarités pour relever le défi du logement dans une société
de la longévité ? - Jacky Bontems & Aude de Castet

 De la nation universelle au territoire-monde - L'avenir de la République dans une crise
globale et totale - Marc Soléry

e L'intelligence économique - Dominique Fonvielle

 Pour un Code de I'enfance - Arnaud de Belenet

e Les écoles de production - Agnes Pannier-Runacher

e L'intelligence artificielle au travail - Nicolas Dulac Gérardot

¢ Une Assemblée nationale plus représentative ? - Mandature 2022-2027 - Eric Keslassy

* ['homme politique face aux diktats de la com - Frangois Belley

e Santé - Evolutions mondiales, problemes frangais - Jean de Kervasdoué

Les Collogues de I'Institut Diderot

e [‘avenir du progres

® Les 18-24 ans et Iavenir de la politique

e [‘avenir de I'Afrique

® Les nouvelles stratégies de prévention pour vivre et vieillir en bonne santé



Nature et liberté en 2050 : comment lirruption du vivant

chamboule la pensée libérale

Comment concilier I'écologie et la liberté ? La réponse ne va pas de soi. Car a force
d'exploiter librement la nature, constate Gaspard Koenig, nous mettons en péril la
possibilité d'exister sur Terre, donc les conditions mémes de notre liberté. C'est scier
la branche sur laquelle nous sommes assis : la nature peut se passer de nous, sans
aucune difficulté, mais point nous, de la nature. De la une « tension trés forte entre
libéralisme et écologie », qui nest pas neuve mais qui débouche aujourd’hui sur une
question redoutable : « Faut-il alors préférer une dictature verte a un libéralisme
écocidaire ? » Tout I'effort de Gaspard Koenig tend a refuser cette alternative, donc
a chercher une autre solution. C'est dire I'importance et I'urgence de son message.

Gaspard KOENIG

Philosophe, essayiste et écrivain frangais, inspiré d'une pensée libérale
et sociale, il fut le fondateur du think tank Génération Libre. Il est
également I'auteur de plusieurs essais et romans a succes dont Voyage
d’un philosophe aux pays des libertés (L'observatoire, 2018), Humus
(L'observatoire, 2023), pour lequel il remportera les prix Interallié et
Giono, et enfin Agro philosophie (L' observatoire, 2024).

N
(9 [l ISBN 978-2-434240-35-3
& Y\
BROCHURE
INSTITUT 9782494240353

. 1SSN 2496-4948 [en ligne|
| EFOT La présente publication ne peut étre vendue. 1SSN-2608-1334 (imprimé)

@InstitutDiderot sur in

Réalisation idcomm.fr - Imprimé sur papier issu de foréts gérées durablement.






